
El surgimiento del cerebro humano desde un punto de vista marxista 

Por 

 David Rodrigo García Colín Carrillo de Lucha de Clases (CMI-México) 

   

junio 28, 2014 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://argentinamilitante.org/el-surgimiento-del-cerebro-humano-desde-un-punto-de-vista-marxista/


A los seres humanos nos gusta suponer que lo que nos define como especie está en nuestro 
cerebro enorme y sofisticado. Es natural quedarse maravillado por un órgano de menos de kilo 
y medio que contiene cerca de cien mil millones de neuronas, capaz de cobrar consciencia de 
sí mismo. Pero se trata de un prejuicio idealista que pone la realidad patas arriba. El cerebro 
no es tanto lo que nos hace humanos sino uno de los resultados de lo que nos hizo humanos. 

El cerebro es producto del trabajo y aunque es cierto que el desarrollo de este órgano 
interactuó e impulsó al trabajo en una relación dialéctica, debe verse como una relación en 
donde el órgano es lo subordinado, el resultado. La prueba de ello está en el hecho de que los 
primeros homínidos que fabricaron herramientas prelíticas hace más de cuatro millones de 
años –y podemos asegurarlo porque incluso los chimpancés llegan a elaborarlas en 
situaciones límite- tenían el cerebro del tamaño de un bonobo. Por lo tanto, primero fue la 
transformación material y luego vino la evolución de nuestros cerebros. Así, no es verdad lo 
que dice Juan en La Biblia de que “al principio fue el verbo y el verbo estaba en Dios”, sino al 
contrario “al principio fue la acción”, la acción creó el cerebro, el cerebro creó el verbo (el 
lenguaje) y –en uno de sus muchos extravíos- a Dios.  

Lo que compartimos con los primates. Necesario pero no suficiente 

Los seres humanos compartimos con el resto de los primates, orden al que pertenece nuestra 
especie, algunas características generales que, aunadas a la locomoción bípeda propia de los 
homínidos, posibilitaron la creación de herramientas, lo que nos transformaron en lo que 
somos. Es necesario señalar las más importantes para comprender las condiciones que 
transformaron al “mono” en hombre.  

El origen arbóreo de los primeros primates –que seguramente se alimentaban de insectos y 
frutas- nos ha legado algunas características esenciales. La visión estereoscópica que permite 
ver en tres dimensiones, los ojos situados al frente y la capacidad de percibir cierta escala 
cromática fueron características que les permitieron a los pequeños primates originales, de 
los que desciende el homo sapiens –como también nuestros primos los chimpancés, los 
bonobos (chimpancés pigmeos), los gorilas y orangutanes- diferenciar las clases de frutos y su 
grado de madurez, además de permitir enfocar presas pequeñas como insectos. En relación 
con otros mamíferos, como los canes, los primates poseemos un área cerebral dedicada a la 
visión de mayor tamaño que el área olfativa. Sin estas características visuales, junto con unas 
manos capaces de cierta destreza, sería imposible la selección de materiales y, sobre todo, la 
precisión y delicadeza que requiere la fabricación de herramientas.  

Un cerebro relativamente grande en comparación a otros mamíferos permite a los primates 
depender menos de los instintos que del aprendizaje, ésta características, propia de la mayoría 
de las especies de nuestro orden, no sería posible sin una dieta omnívor  que alimentara 
adecuadamente a este órgano. Veremos que el trabajo y la producción de alimentos –
especialmente el consumo de carne– crearon al cerebro humano y que la estructura y 
organización cerebral  es más importante que el tamaño para explicar al pensamiento 
complejo (el recientemente descubierto Homo Floresiensis es prueba de ello), sin embargo, 
un cerebro de ciertas dimensiones debió haber implicado otro punto crítico que, entre otros, 
fungió como factor de retroalimentació para  transformar y crear al cerebro humano. 
Adicionalmente los primates son animales relativamente más sociales, ésta dependencia 



social –expresada, por ejemplo, en el periodo de crianza dilatado de las crías– habrá de 
aumentar y hacerse más compleja conforme surjan especies homínidas más sofisticadas 
culturalmente.   

Pero ninguna de estas características por sí mismas es suficiente para explicar el surgimiento 
de nuestra especie. El elemento central en este proceso dialéctico fue la mano. Las manos 
sensibles y prensiles con pulgares oponibles son una cualidad que a los primates les sirve para 
asirse a los árboles, para tomar frutos y para cazar insectos –y a las indefensas crías aferrarse 
al pelo de sus madres- y a nosotros nos posibilitó la fabricación de herramientas. Vestigio 
curioso de ello es que aún los bebés humanos menores de nueve meses se aferran 
instintivamente –con manos y sorprendentemente lo intenta hacer con los pies- de cualquier 
objeto asible (reflejo prensil plantar y palmar respectivamente), esto debió ser muy útil para 
sujetarse de las ramas, del pelo de las hembras y no caer de los árboles con fatales resultados.  

Desde un comienzo la mano jugó un papel central, incluso antes de que fuera la mano del 
hombre. La coordinación mano-ojo- cerebro debió haberse desarrollado 
complementariamente como interrelacionada es su función en el trabajo. La clavícula y 
muñeca propia de los primates fue esencial para balancearse de rama en rama usando los 
brazos – locomoción arbórea llamada braquiación- y para nosotros es fundamental para mover 
los hombros hacia arriba, abajo, atrás y adelante; sin ello no podríamos fabricar herramientas, 
lanzar una jabalina y ni siquiera girar un picaporte. Los primates tienen manos prensiles, esta 
característica resultará esencial para la fabricación de las primeras herramientas; el trabajo es 
producto de la mano tanto como la mano es producto del trabajo. La oposición del pulgar llega 
a su perfección en la mano humana porque lo es con respecto al resto de las falanges, creando 
un órgano delicado y preciso capaz de tocar en el piano una pieza de Chopin o de esculpir una 
Venus de Milo  Pero el trabajo no sólo creo la mano, es justo decir que, en última instancia, la 
mano creo al hombre; aunque no haya sido la mano de Dios –como sostiene la religión- sino la 
mano del hombre mismo en su proceso de transformación. 

Un contexto ecológico adecuado, más la posición bípeda –además de las características 
generales de los primates que ya hemos señalado- permitieron el punto de ruptura que se 
requería para el salto evolutivo que nos lleva de la biología a la cultura; proceso que abrió el 
camino que nos lleva a la senda humana.  

La mano que transformó todo 

Investigaciones recientes de los fósiles de los huesos que componen la muñeca del 
Australopithecus han revelado cómo este antecesor  usaba su mano. Los patrones de fuerza 
ejercidos sobre el tejido esponjoso de un hueso de la muñeca  permiten hacerse una idea de 
cómo usaba sus dedos. De esta manera se ha mostrado que el Australopithecus ya no usaba 
su mano para trepar árboles y que, por el contrario, usaba el pulgar de una forma similar al de 
la mano humana moderna, es decir: la usaba para trasportar alimentos,  útiles y fabricar toscas 
herramientas de las cuales no nos han llegado ejemplares. Además de ello contamos con los 
estudios de los fósiles de parte del rostro de un infante de cuatro años de edad  que muestran 
que -a diferencia de los chimpancés- un aferensis de 4 años aún no había terminado de 
desarrollar su cerebro y presumiblemente tampoco su proceso de aprendizaje infantil. Esto 



último confirma que la creación cultural de herramientas tiende a dilatar el periodo en el cual 
los infantes deben aprender su legado cultural.1 

Las causas se convirtieron en efectos y los efectos en causas: la posición erguida liberó la 
mano y facilitó la fabricación regular de herramientas y con la fabricación de herramientas se 
fue desarrollando la posición erguida; la diferencia entre manos y pies; la reducción de tamaño 
de dientes rostro y mandíbulas y sobre todo las tendencias hacia el crecimiento del cerebro, 
junto con la concomitante transformación de la pelvis, el fémur, la columna vertebral, etc. 
fueron una muestras asombrosa de que al fabricar no fabricábamos nosotros mismos. Engels 
ya había subrayado las implicaciones revolucionarias de la posición erecta cuando señaló que 
“la acción de trepar asigna distintas funciones a las manos y los pies, y cuando su modo de 
vida implica la locomoción en suelo llano, estos monos olvidaron poco a poco la costumbre 
de usar la manos para caminar y adoptaron una postura cada vez más erguida. Este fue el paso 
decisivo de la transformación del mono en hombre”.2 

La mano así liberada se transformó así misma al mismo tiempo que modificaba su entorno y 
al propio Australopithecu  creando el instrumento de producción más increíble sobre la faz de 
la tierra: la mano humana. Así pues, nos señala Engels en un pasaje clásico que conserva todo 
su valor después de más de 100 años de haber sido escrito: 

La mano no es sólo el órgano del trabajo, sino también el producto del trabajo. Trabajo, 
adaptación a operaciones siempre renovadas, herencia de músculos, ligamentos y, a lo largo 
de prolongados periodos, huesos que pasaron por un desarrollo especial y el siempre 
renovado empleo de ese refinamiento heredado en operaciones nuevas, cada vez más 
complicadas, otorgaron a la mano humana el alto grado de perfección necesario para crear  los 
cuadros de un Rafael, las estatuas de Thorwaldsen  la música de un Paganini.3  

Pero no sólo la mano es el producto del trabajo, sino, lo más asombroso, el órgano que 
representa a la materia más altamente organizada en el universo conocido, la materia que ha 
cobrado conciencia de sí misma: el asombroso cerebro humano.  Resultó una sorpresa 
cuando los antropólogos descubrieron que los Australophitecus tenían el cerebro de un 
chimpancé (alrededor de 450-550 Cc -se ha demostrado que los Ardipithecus contaban con 
una capacidad cerebral similar-). 

Sabemos por medio del registro de fósiles que otros cambios físicos importantes como la 
ampliación del tamaño del cerebro, la modificación de la pelvis femenina para permitir el 
alumbramiento de crías con mayor cerebro y la reducción de la cara, dientes y mandíbulas no 
se produjeron hasta hace unos dos millones de años, tras la aparición del bipedalismo. 
También pueden haberse producido en esa época otras características humanas, como el 
aumento del tiempo de dependencia de las crías jóvenes  respecto de sus padres y el aumento 
de la ingesta de carne en la dieta habitual.4 

Un terrible error filosófico: El vergonzoso Hombre de Piltdown  

Este hecho, que Engels había señalado con cien años de anticipación, es ahora 
universalmente reconocido por los antropólogos. Pero durante un lapso de cien años después 
de que Engels escribiera El papel del trabajo en la transformación del mono en hombre los 



antropólogos siguieron una pista falsa en función de una posición filosófica idealista; Alan 
Woods comenta este hecho:  

Desde aproximadamente cien años, el estudio de los orígenes del hombre fue completamente 
socavado por la filosofía idealista prevaleciente. Siguiendo la noción idealista de que el 
cerebro lo determina todo, se asumió que nuestros primeros antepasados deberían por 
necesidad tener un cerebro grande. La búsqueda del “eslabón perdido” se redujo, por lo tanto, 
a la búsqueda de un fósil humanoide que exhibiera ese rasgo. 

Tan convencidos estaban los antropólogos de esta teoría, que fueron engañados por el 
llamado Hombre de Piltdown, que más tarde se demostró no era más que una burda 
falsificación, en la que el cráneo de un humano fue combinado con la mandíbula de un simio. 
De hecho, al basarse en el idealismo, la ciencia ha estado siguiendo una pista falsa durante 
cien años. Lo contrario era el caso. El cerebro de los primeros antropoides era del mismo 
tamaño que el de un chimpancé. Esto ya había sido predicho por Engels hace más de un siglo 
en su impresionante estudio El papel del trabajo en la transformación del mono en hombre. 
Engels explicó que los primeros antepasados del hombre se separaron primeramente de otros 
simios al adoptar una postura erguida, que liberó sus manos para el trabajo. Esta fue la 
condición previa al desarrollo de la humanidad. Pero el auténtico salto cualitativo fue la 
producción de herramientas de piedra. Esto provocó el desarrollo de la sociedad, el lenguaje y 
la cultura que de forma definitiva nos diferencia del resto de los animales. Stephen Jay Gould 
señaló que si los científicos hubieran prestado más atención a lo que Engels había escrito, se 
hubieran ahorra cien años de errores. 

¿Cuál era el problema aquí? Era un problema filosófico: la mayoría de los científicos seguía las 
nociones predominantes del idealismo filosófico y, por tanto, formularon una hipótesis 
incorrecta. (…)5 

El caso vergonzoso del hombre de Piltdown–supuestamente descubierto en 1912 por un 
aficionado llamado Charles Dawson- retrasó el estudio del Homo erectus unos 60 años (y el 
de la antropología en general unos 100 años). En 1890 el físico sueco Eugene Dubois descubrió 
en Java el cráneo de un erectus al que denominó Pithecanthropus pero el cráneo no encajaba 
con las expectativas dominantes puesto que era del tamaño de un chimpancé y se encontraba 
en un país que no era del primer mundo, el mismo Dubois se desdijo de su descubrimiento y 
éste se consideró como los restos de un primate extinto que nada tenía que ver con el humano. 
La farsa del hombre de Piltdown se sostuvo tanto tiempo porque éste no sólo tenía un cráneo 
del tamaño de un hombre moderno – ¡y claro que son nuestras ideas las que nos hace 
humanos!- sino que señalaba el origen del hombre en Sussex Inglaterra, ¡es evidente que el 
primer ser humano debió haber sido un respetable ciudadano Inglés mucho más avanzado que 
los pobladores de Java! Fue hasta 1924 que el antropólogo australiano Raymond Dart 
redescubrió al erectus en Transaval África pero nadie hizo mucho caso a su descubrimiento 
porque neciamente tenía el cráneo del tamaño de un chimpancé y, peor aún, estaba en África. 
No fue sino hasta 1953 que se descubrió que el famoso hombre de Piltdown–ese respetable 
primer hombre inglés- no era sino una burda falsificación, un palimpsesto compuesto de 
huesos de un cráneo humano encimados con la mandíbula de un orangután y un canino de 
chimpancé, huesos todos hábilmente pintados de color pardo y raspados para parecer muy 



antiguos. ¡Esta vergüenza monumental es otro de los grandes logros del idealismo en la 
ciencia! 

¿Cuál fue el factor que permitió a Engels anticipar la relación entre el trabajo y el desarrollo del 
cerebro mientras que la mayoría de los antropólogos estuvieron atrapados bajo una hipótesis 
incorrecta durante casi cien años? Engels partía de un punto de vista dialéctico y pudo orientar 
su atención en el lugar correcto, de la misma manera los filósofos jonios pudieron adelantar la 
teoría de la evolución (Anaximandro) porque su enfoque dialéctico los orientaba en la 
dirección correcta. Esto es una muestra sorprendente del papel de la filosofía en la 
formulación de hipótesis, en la orientación de la investigación y en la selección de datos. A 
diferencia de lo que creen los positivistas el punto de vista filosófico con el que se aborda una 
investigación no es irrelevante. Se puede, como es el caso de los positivistas, tener disponibles 
una tecnología muy avanzada pero estar atrapados por métodos e interpretaciones 
absolutamente deficientes, mecánicos y rígidos (ya decía Heráclito que los sentidos son malos 
consejeros para las personas con almas bárbaras), actualmente contamos con tecnología y 
conocimientos a años luz de distancia de los filósofos jonios pero la ideología dominante 
(positivista o posmoderna) está muy por detrás de los primeros filósofos griegos, el 
materialismo dialéctico debe combinar el pensamiento dialéctico con los últimos 
conocimientos de la ciencia. 

Cerebros grandes, partos dolorosos y problemas intestinales 

La transformación del entorno por medio de la mano no sólo transformó al homínido en 
humano, también creo un cerebro cada vez más sofisticado. Pero nuestra especie tuvo que 
pagar el precio: el consumo de energía de este órgano maravilloso exige el 20 % del total de la 
energía utilizada por el cuerpo y por consecuencia unos intestinos sorprendentemente largos 
–de unos ocho metros y medio- capaces de absorber toda esta energía, esto no sólo condenó 
a la humanidad a padecer de colitis y otros problemas intestinales desagradables; además 
condenó a las mujeres a un parto doloroso –que incluye una pelvis femenina diseñada para 
luxarse temporalmente durante el alumbramiento- dado el enorme tamaño de la cabeza de los 
recién nacidos. La razón de que las mujeres partan con dolor no está, así, en el castigo divino 
al pecado original de la mujer, como sostiene La Biblia en el Libro del Génesis, sino en nuestro 
proceso evolutivo, en las complicaciones anatómicas de un cerebro grande. A los idealistas 
les gusta pensar que las ideas no tienen nada que ver con la materia y menos aún con asuntos 
tan triviales como la digestión, pero una hipótesis interesante sobre el surgimiento del cerebro 
en el reino animal, a partir del tubo neural primitivo, es que el cerebro  de los primeros animales 
con cabeza –surgidos tras las explosión cámbrica hace unos 500 millones de años-tuvo la 
función inicial de regular la digestión, por eso no es de extrañar la cercanía entre la boca y el 
cerebro. Como decía Marx, antes de hacer historia necesitamos alimentarnos. 

La dialéctica de la evolución cerebral, el tamaño no lo es todo 

La historia del cerebro expresa una dinámica dialéctica. En su evolución las viejas funciones 
son negadas por nuevas estructuras cerebrales conservando las anteriores dentro de una 
estructura superior. Así, sin uno observa la estructura interna del cerebro humano verá que en 
términos generales, mientras más interna es la estructura más básico y primitivo es su 
funcionamiento. El tallo cerebral que conecta con la médula espinal controla la respiración y 



el latido cardiaco, uno puede imaginarse esta parte primitiva del sistema nervioso como el 
original tubo neural; el tálamo se encarga de la temperatura corporal, alimentación, agresión y 
la reproducción; coronando el tallo hay algo parecido – a decir de Carl Sagan- al cerebro de un 
cocodrilo: el “complejo R”, sede de la territorialidad de los animales más rudos; rodeando esta 
parte primitiva está el sistema límbico de los mamíferos, sede de los estados de ánimo y 
emociones. El neocortex cerebral está presente en los mamíferos dado su comportamiento 
social y complejo. De acuerdo a Carl Sagan: “[…] finalmente en el exterior, viviendo en una 
tregua incómoda con los cerebros más primitivos situados debajo, está la corteza cerebral, 
que evolucionó hace millones de años en nuestros antepasados primates. La corteza cerebral, 
donde la materia es transformada en consciencia, es el punto de embarque de todos los viajes 
cósmicos. Comprende más de las dos terceras partes y es el reino de la intuición y del análisis 
crítico. Es aquí donde tenemos ideas e inspiraciones, donde leemos y escribimos, donde 
hacemos matemáticas y componemos música […]”6 El desarrollo embrional repite el mismo 
patrón evolutivo, desde un simple tubo neural que se diversifica y especializa en sucesivas 
capas, hasta formar el cerebro del recién nacido. 

No hay dudas de que el proceso de cerebración humano está íntimamente relacionado con la 
fabricación de herramientas. Hemos señalado que el cerebro del Australopithecus era de unos 
400 cm cúbicos, el Homo habilis  de poco más de 500 cm cúbicos, el erectus 850 cm cúbicos; 
por lo que en menos de 2 millones de años la fabricación de herramientas duplicó el volumen 
cerebral.  Una evidencia adicional de que el desarrollo cerebral estuvo relacionado 
íntimamente con la práctica histórica concreta lo constituye el proceso de desarrollo 
intelectual del bebé, que en ocasiones parece repetir a su modo el proceso de desarrollo de la 
humanidad; en efecto, mientras una cría chimpancé presenta el 65% de la capacidad cerebral 
de un adulto y se calcula que la cría habilis era del 50% respecto a sus padres, la capacidad 
cerebral de un bebé humano es de un 25% en relación al adulto; el resto de su potencial 
cerebral se desarrolla durante la infancia, por medio del aprendizaje y la interacción con el 
mundo social.  Así pues la interacción con el medio conectó las neuronas en nuevos circuitos, 
creó las potencialidades cerebrales y también las realizó.  
Hace unos 200 mil años surgieron los primeros especímenes de nuestra especie con una 
capacidad cerebral promedio de unos 1200 cm cúbicos quienes convivieron con el famoso 
neandertal que superaba a nuestra especie en capacidad craneal con sus  1550 cm cúbicos. 
Pero, como suelen afirmar los terapeutas sexuales, “el tamaño no lo es todo”. Aunque el 
neandertal tenía un volumen superior promedio al hombre moderno y el hombre de flores tenía 
el cerebro del tamaño del chimpancé, presentando paradójicamente un comportamiento 
complejo inalcanzable para éste; es claro que la estructura y organización cerebral marcaron 
la diferencia. Las transformaciones cualitativas, estructurales del cerebro son aspectos más 
complejos de estudiar en el desarrollo de la evolución del cerebro humano pero más 
importantes que el tamaño.   

El cortex cerebral, sede de la inteligencia 

Una característica cualitativa fundamental en el surgimiento del cerebro humano está en el 
desarrollo del cortex cerebral asociado a las capacidades racionales, lingüísticas y abstractas 
propias de la mente humana, capa del cerebro que comprende dos terceras partes de este 
órgano. La fabricación de herramientas funcionó como un importante motor cultural en la 



selección de todas aquellas mutaciones que favorecen la capacidad de abstracción, 
planificación y racionalización, dado que las poblaciones con mutaciones genéticas que 
mejoraron estas capacidades tuvieron mayores posibilidades de sobrevivir. A pesar de que las 
herramientas del Homo habilis no muestran prácticamente variedad o especialización, vale la 
pena reflexionar un poco las implicaciones de la elaboración de estas herramientas. La 
fabricación de herramientas de piedra es una tarea más compleja de lo que se cree, su 
fabricación -incluso para un trabajador experto- requiere empeño y precisión; es imposible 
separar las lajas de la piedra original si no se golpea ésta con el instrumento percutor en un 
ángulo determinado; la transformación de un pedernal o una roca en un raspador presupone y 
a la vez impulsa la capacidad propia del ser humano de  abstraer, prever y planificar. La 
fabricación de herramientas implica e impulsa –como hemos observado- la capacidad de 
imaginar, prever, planificar, medir, simbolizar. Así, la necesidad creó al órgano: las necesidades 
sociales que se le presentaron a los homínidos para transformar su entorno generaron los 
órganos correspondientes, especialmente el cerebro. Las necesidades de planificación, 
ejecución, autocontrol, razonamiento y abstracción impulsaron el desarrollo de los lóbulos 
frontales, especialmente de una fina capa de unos 2 milímetros llamada neocortex –que 
compartimos los  mamíferos-cuya sofisticación llega a su punto máximo en los seres 
humanos; a ello se debe que los humanos modernos tengamos frentes altas, encima de los 
ojos y cráneos globulares. 

La transformación  del medio natural fue un asunto social, colectivo; algunos investigadores 
han encontrado una relación directa entre el tamaño del necortex y la complejidad de las 
relaciones sociales que unen a los individuos de la clase de los mamíferos. En concordancia, 
mientras avanzamos en la sucesión de especies homínidas y llegamos al género Homo 
observamos un desarrollo progresivo del cortex cerebral que llega a su punto álgido con 
nuestra especie. El estudio de las impresiones cerebrales dejadas en los cráneos del homo 
habilis demuestran un desarrollo del cortex cerebral, especialmente de la áreas encargadas 
de la imitación de gestos orales y manuales, reforzando la idea de que la fabricación de 
herramientas y el lenguaje (aunque fuera una tosca comunicación gestual) se desarrollaron de 
forma paralela. En un fascinante estudio se establece una hipótesis sobre la antigüedad de la 
capacidad cerebral para el lenguaje abstracto “diversos autores (Kay, Catmill y Ballow) 
estimaron que el tamaño del nervio que controla los músculos de la lengua está relacionado 
con la capacidad de ésta para pronunciar distintos sonidos del habla. A su vez, el nervio pasa 
por el canal hipoglosal del cráneo y éste es 1,8 veces mayor en los seres humanos que en los 
simios. Además en los Australopitiecus, el canal mide igual que en los simios, pero hace 
300.000 años alcanzó el tamaño que hoy se advierte en los seres humanos, lo que da a 
entender que el habla humana tiene al menos esta antigüedad”.7 Hace 300 mil años surgieron 
los primeros humanos arcaicos, pero sabemos que el neanderthal tenía dificultades para un 
lenguaje articulado dado el tamaño de su laringe y el menor desarrollo de su corteza prefrontal, 
de ser cierto la hipótesis antes citada se demostraría que la capacidad cerebral para un 
lenguaje complejo estuvo latente antes del desarrollo de este potencial, potencial que se 
actualizó con nuestra especie hace unos 200 mil años mediante la acción.    

La creciente complejidad de la producción de herramientas y de los lazos sociales implicaba, 
no sólo el desarrollo del neocortex, también la necesidad de desarrollar mejores sistemas de 



comunicación, ello produjo áreas cerebrales específicas para dichas funciones. Así, por 
ejemplo, fue probablemente una mutación en el gen FOXP2 el que catalizará un potencial 
oculto en el cerebro y realizará las capacidades lingüísticas y asociativas del cerebro, con el 
desarrollo áreas corticales conocidas como “de Wernike” y el “de Broca” que se relacionan con 
la comprensión del lenguaje abstracto y la formación de oraciones complejas. Con la 
complejidad creciente de las actividades sociales la corteza del cerebro se especializó 
generando una lateralización hemisférica; aunque cada hemisferio realiza actividades 
simétricas –controlando el lado opuesto del cuerpo- también se especializa en una suerte de 
actividades polares, como explica Carl Sagan: “El mundo del pensamiento está dividido más 
o menos en dos hemisferios. El hemisferio derecho de la corteza cerebral se ocupa 
principalmente del reconocimiento de formas, la intuición, la sensibilidad, las intuiciones 
creadoras. El hemisferio izquierdo preside el pensamiento racional, analítico y crítico. Estas 
son las fuerzas duales, las oposiciones esenciales que caracterizan el pensamiento humano. 
Proporcionan conjuntamente los medios tanto para generar ideas como para comprobar su 
validez. Existe un diálogo continuo entre los dos hemisferios canalizado a través de un haz 
inmenso de nervios, el cuerpo calloso, el puente entre la creatividad y el análisis, dos 
elementos necesarios para comprender el mundo”.8 

En síntesis, aunque el cerebro de los Neandertales tenía un volumen mayor al de nuestra 
especie, sus lóbulos frontales y su cortex prefrontal estaban menos desarrollados. 
Desafortunadamente para los neandertales, los “dados” de la evolución estaban “cargados” 
para que el sapiens-sapiens pudiera superar la prueba del final de la última glaciación con 
nuevas herramientas, sistemas de comunicación más abstractos y complejos, y formas más 
flexibles de adaptarse a los inevitables cambios, superando su animalidad al subordinarse a 
nuevas leyes culturales. Adicionalmente, aunque el cerebro del hombre de flores fuera del 
tamaño del de un chimpancé es seguro que las circunvoluciones de su cerebro estuvieron 
organizadas de distinta manera, como lo sugieren los estudios hechos en sus cráneos.  

Conclusión 

Es la evolución la que ha posibilitado que la materia cobre consciencia de sí misma, que ha 
hecho surgir la materia más altamente organizada conocida en el universo: nuestro cerebro. 
Pero la capacidad cerebral del primer Homo sapiens que surgió en África hace 200 mil años y 
la del hombre contemporáneo es idéntica, tanto por su volumen como por su estructura. Lo 
que explica las diferencias culturales abismales entre el hombre del paleolítico y el del 
capitalismo no se encuentra, por tanto, en el cerebro sino en el contexto, en la evolución 
histórica y ya no en la evolución natural. La evolución social avanza mucho más rápido que la 
evolución biológica, por lo que las leyes de Darwin han dejado de operar en nosotros en forma 
decisiva por lo menos durante los últimos 200 mil años; si bien es cierto que nuestro cerebro 
ha dejado de crecer, hemos podido expandirlo culturalmente con herramientas asombrosas 
como los procesadores y el internet, hemos dilatado nuestra memoria con bibliotecas, 
hemerotecas y fonotecas; nuestra capacidad de comunicación, con la televisión y los 
celulares; mucho más allá de la capacidad natural de nuestro cerebro. Hasta ahora ha sido el 
contexto el que configura al cerebro y en mucho menor medida a la inversa. Es éste el que 
desarrolla o limita las potencialidades cerebrales latentes, presentes en todos los seres 
humanos. Pero el contexto mismo ha dado la oportunidad para que el cerebro humano 



desentrañe los misterios de la naturaleza y la sociedad, para que un Einstein arranque a la 
naturaleza sus secretos, para que un Darwin descubra los procesos de evolución de las 
especies y para que un Marx descubra el funcionamiento del capitalismo. Por tanto, el 
desarrollo histórico que nos ha hecho lo que somos nos da la oportunidad, por primera vez en 
la historia, de que el cerebro domine conscientemente el contexto, no sólo natural sino, sobre 
todo, el social. El dominio del hombre sobre sus propias relaciones sociales pasa, 
necesariamente, por la liquidación del capitalismo para que la planificación democrática 
socialista nos dote de la capacidad para que las ideas colectivas, los cerebros de los hombres, 
controlen finalmente su propio destino y desarrollen plenamente todas sus potencialidades, 
liberando las capacidades ocultas de nuestros cerebros, llevándolas a nuevas cimas, 
expandiéndolas con inventos ahora inimaginables.  

_______________________ 

NOTAS 

1.- “Preshistoric  Autopsy” BBC Documentary, 

2.- Federico Engels, El Papel del Trabajo en la Transformación del Mono en Hombre,  en 
Dialéctica de la Nturaleza,, p. 138. 

3.- Ibid. p. 139. 

4.- Carol R. Ember, et al. Antropología, p.103 

5.- Alan  Woods, Marxismo o revolución, Marxismo y socialismo del siglo XXI (respuesta a Heinz 
Dietrich),  p. 48. 

6.- Car Sagan, Cosmos, Planeta, Barcelona, 1985, pp. 276-277. 

7.- Cf. Morgan, J El cerebro en evolución. Barcelona. Ariel, 2003. 

8.- Carl Sagan, op cit. p. 278 

 


